

CONVEGNO. LA TRE GIORNI ROMANA SULLA RAGIONEVOLEZZA DELLA FEDE ORGANIZZATA DAL CARDINALE RUINI

## L'obiezione di Dio a Nietzsche

Pubblichiamo ampi stralci della relazione che il filosofo tedesco Robert Spaemann ha tenuto ieri a Roma nella giornata inaugurale del convegno "Dio oggi. Con lui o senza lui cambia tutto" organizzato dal Progetto culturale della Cei.

#### DI ROBERT SPAEMANN

1 mito della caverna di Platone appartiene alle metafore immortali che consentono di interpretare la situazione dell'uomo. Semplificando al massimo essa si presenta così: gli uomini si trovano all'interno di una caverna priva di aperture. Sono incatenati e guardano verso una parete. Sulla parete appare un gioco di ombre, per così dire un cinema su parete, proiettato da una fonte luminosa invisibile agli spettatori e posta alle loro spalle. Gli uomini non conoscono altra situazione che questa. Essi non possono né vedersi l'un l'altro né vedere se stessi. Quel che accade nel film è per essi l'unica realtà. In relazione a questa realtà essi si agitano, fanno congetture, delineano teorie e avanzano prognosi. Senza dubbio si aggira la diceria che vi sia, fuori dalla caverna, qualcosa come un mondo vero. Si è anche sentito dire che qui la vita sia come una prigionia, che esista la possibilità di una liberazione. Si è sentito dire che alcuni sono giunti in questo vero mondo ma che i loro occhi sono stati abbagliati dalla luce del sole al punto da non riuscire a vedere nulla. Gli abitanti della caverna dunque recalcitrano con mani e piedi se qualcuno da fuori ritorna per liberarli.

Con questo paragone, Platone ha voluto simbolizzare la relazione fra il mondo vero delle idee e la pura immagine di queste, il mondo materiale. Tuttavia noi possiamo, senza allontanarci troppo dall'intenzione di Platone, modificare un poco l'interpretazione di questo paragone. Il sole è in realtà per Platone l'immagine del bene sostanziale, del bene ultimo, in virtù del quale tutto esiste e che motiva, alla fine, ogni sforzo degli esseri viventi.

SEGUE A PAGINA 13

ià i Padri della Chiesa hanno paragonato l'idea del bene di Platone a Dio. Nella variazione che introduco noi stessi non siamo soltanto gli osservatori del film che si proietta sulla parete, ma attori che prendono parte al film. La nostra vita - "la luce degli uomini", come si dice nel Vangelo di Giovanni - deve se stessa in ogni istante a un proiettore creativo e alla sua pellicola.

Definisco creativo il proiettore per il fatto che esso proietta cose ed esseri viventi, che sono realmente animati e in una certa cor-

Ritaglio

stampa

nice addirittura liberi di muover- una parte alla rapida dilatazione si in un modo o nell'altro. In ogni caso, comunque essi si muovano, colui che ha prodotto il film e il proiettore è già sempre un passo avanti. Esso dispone le azioni degli attori nel quadro di una totalità, che egli determina, similmente all'apparecchiatura per navigare, che alla fine porta il conducente a destinazione, malgrado i suoi giri viziosi. La causa vera e propria di quanto accade, e cioè il proiettore, naturalmente non affiora nel film stesso. Non appare nella concatenazione delle cause interne al film ovvero nelle condizioni antecedenti. In realtà si tratta della vera causa di tutta la concatenazione e di tutti i suoi serio argomento contro la diceria elementi. La creazione non è un intorno a Dio, soltanto la cosidevento nel quale noi c'imbatteremo un giorno studiando la storia do, lo scientismo, dunque ciò che del cosmo. "Creazione" definisce Wittgenstein ha definito come sula relazione che sussiste fra l'in- perstizione della modernità, ha tero processo cosmico e la sua tentato di fare questo. La scienza origine extracosmica, cioè la vo-moderna è ricerca di condizioni, lontà divina. Che le cose stiano in non si domanda che cosa è qualquesto modo lo dice una antica cosa e perché è, ma quali sono le diceria, la diceria intorno a Dio. È condizioni del suo sorgere. L'essingolare però che gli uomini non sere, l'essere-se stesso tuttavia è sono mai stati assorbiti nella l'emancipazione dalle condiziorealtà "interna al film", e cioè nel- ni della sua genesi. E l'incondila sfera intramondana, fino al zionato, dunque Dio, per definipunto da dimenticare questa di- tionem non può comparire all'inceria. Il loro bisogno di compren-terno di una ricerca di condizioni dere non fu soddisfatto da ciò che intramondana, così come non apessi vedevano. Ludwig Wittgen- pare il proiettore nel film. Questo stein, il padre della filosofia ana- non significa che il film prima o litica moderna, considera una "il- poi incominci a spiegare se stesso lusione della modernità" quella e a rendere superfluo il proiettore. per cui le leggi naturali ci spiegherebbero il mondo, mentre in realtà descrivono soltanto regolarità strutturali. Queste regolarità do o fede in Dio, ma soltanto: rinon hanno nulla che sia vincolante sul piano logico; esse non spiegano né se stesse né il mondo. Il fatto che si lascino formulare matematicamente, per lo scienziato naturale, ad esempio dire in quanto persona, è una il-Einstein, ha sempre rappresenta- lusione. to un motivo di stupore e di rinvio a una origine divina.

della scienza fa parte delle ragio- della ragione umana, alla fede nel ni che rimuovono la diceria intor- fatto che noi non siamo ciò che no a Dio. Questo si connette da

del

uso esclusivo

della sfera del fattibile, che in noi produce il sentimento ebbro e fantastico dell'infinità, dall'altra alla rapidità con cui il mutamento delle nostre relazioni vitali cresce in modo esponenziale. In tal modo la nostra attenzione si fissa sul problema dell'adeguamento a questa realtà terrena in mutamento continuo tanto che noi non ci possiamo più permettere la domanda circa il fondamento e il senso del tutto, dunque di ciò che sta fuori dalla caverna. Questo non ha propriamente nulla a che fare con le asserzioni concrete della scienza. Le scienze, fino ad ora, non hanno formulato un solo detta visione scientifica del mon-

'alternativa non può dunque suonare così: spiega-✓ bilità scientifica del monnuncia a comprendere il mondo, rassegnazione della ragione o fede in Dio. O Dio c'è oppure l'autocomprensione dell'uomo in quanto essere di ragione, vale a

Il razionalismo dell'Illuminismo da lungo tempo si è abban-Tuttavia proprio il progresso donato alla fede nella impotenza

> destinatario, riproducibile. non

### **il** Riformista

mento. (...)

dice Nietzsche, ci rende "animala quale l'uomo oltrepassa se porsi in relazione con una realtà densazione, che non ha alcun sinon giocare nessun ruolo. Credere che Dio esista, significa che che noi siamo un sua idea. Significa dunque "rovesciamento" del fatto che noi siamo. (...)

Ritorniamo agli argomenti intorno all'esistenza di Dio. (...) È Nietzsche però ad aver portato il stenza di Dio, il presupposto del- morto. Firmato: Dio». la intelleggibilità del mondo. (...)

beri del XIX secolo viviamo angnificato nel nostro contesto vita- cora della fede dei cristiani, la fele, siedono uomini per i quali al de che era anche di Platone, secontrario siamo noi qui sotto a condo la quale Dio è la verità, e la mo, siamo noi stessi. Tuttavia grammatica, più esattamente dal verità è divina».

Egli non è una nostra idea, ma ha soppresso se stesso, il risultato dunque di non esistere indipen- exactum, il secondo futuro è per è il nichilismo. Secondo la visio- dentemente da lui. Quando noi, noi necessariamente connesso al ne di Nietzsche, però, questo li- vittime dello scientismo, non cre- presente. Dire di qualcosa che è della prospettiva, conversione. Se bera lo spazio necessario per un diamo più in noi stessi, chi e che adesso, equivale a dire nel futuro Dio esiste, allora questa è la cosa nuovo mito. Ma naturalmente cosa siamo, quando ci lasciamo che quella cosa è stata. In questo più importante, più importante neanche questo in fondo si può persuadere di essere soltanto senso ogni verità è eterna. Il fatle non si può dire nulla di vero. La nostri geni, quando consideriamo merose persone siano riunite a vera questione è soltanto con la nostra ragione soltanto come Roma per una conferenza di Roquale menzogna si viva meglio. È prodotto di un adattamento evo- bert Spaemann su "Razionalità e colpo decisivo, quando ha posto in nota la storiella della scritta sul lutivo, che non ha nulla a che fare fede in Dio" non è vero solo oggi, questione in linea di principio un muro: «Dio è morto. Firmato: con la verità, e quando l'autocon- ma è vero per sempre. Se noi ogpresupposto accettato in tutte le di- Nietzsche», sotto la quale qual- tradditorietà di questa afferma- gi siamo qui, noi domani saremo mostrazioni tradizionali dell'esi- cuno ha scritto: «Nietzsche è zione non ci sgomenta, allora non stati qui. Come passato, come es-

È vero che Tommaso d'A- mane. Ciò che rimane è la lotta za di Dio. Come ho già detto, in- sempre passato reale. Tuttavia di quino, nelle sue "cinque vie", non contro il banale nichilismo della fatti, questa traccia di Dio che sia- che tipo è questa realtà? Si poche questo presupposto alla fine relazione interna e indivisibile mo di Lui o Lo ringraziamo. Ciò che le ha lasciate, viene esso stesabbia il suo fondamento in Dio è della fede nell'esistenza di Dio che possiamo cancellare è solo so ricordato. per lui ontologicamente chiaro, con l'idea della verità e della ca- noi stessi. ma questo non giunge ad una ri- pacità di verità e pertanto con la

autodeterminati. La fede cristiana primi del nostro pensiero funzio- a vicenda. Una volta che è appar- ficante, assume oggi un preciso e non ha mai considerato l'uomo nale alla verità, egli argomenta sa l'idea di vivere nell'assurdo, inatteso significato. Somiglianza tanto libero come ha fatto l'idea- semplicemente come Aristotele allora la reductio ad absurdum con Dio significa capacità di velismo, ma nemmeno lo considera con la reductio ad absurdum del- puramente gnoseologica non è rità. Laddove l'amore non è altro così privo di libertà come fa og- la posizione contraria. Colui che più una confutazione. Non pos- che la verità realizzata. L'amore gi invece lo scientismo. Ragione, nega la capacità di verità della ra-siamo più addurre prove circa l'e-si può definire come il divenire ratio significa tanto ragione quan- gione, o che nega la validità del sistenza di Dio sul fondamento reale dell'altro per me. Nessun to fondamento. La visione scien- principio di contraddizione, que- sicuro della capacità di verità del- concetto per il messaggio neotetifica del mondo considera il sti semplicemente non può più l'uomo, poiché questo fonda- stamentario ha un significato comondo e dunque anche se stessa dire nulla. Anzi addirittura la te-mento è sicuro soltanto a partire sì centrale come il concetto di vecome priva di un fondamento. La si per cui non esiste la verità, se dal presupposto dell'esistenza di rità, «Per questo sono nato e sono fede in Dio è la fede in un fonda- non altro presuppone che questa Dio. Noi possiamo avere con- venuto al mondo: per rendere temento del mondo, che non è sen- tesi sia vera. Diversamente noi temporaneamente soltanto en- stimonianza alla verità», risponza fondamento, dunque irrazio- approdiamo all'assurdo. Tuttavia trambe le cose. Non sappiamo chi de Cristo alla domanda di Pilato nale, ma "luce", trasparente a se qui Nietzsche solleva questa siamo prima di sapere chi è Dio; se Egli sia un re. Questa risposta stessa e così suo proprio fonda- obiezione: chi ci dice che non vi- tuttavia non possiamo sapere sta fino ad oggi accanto alla doviamo nell'assurdo? Senza dub- qualcosa di Dio, se non vogliamo manda di Pilato: «Che cos'è la La facoltà che ci consente di bio tutti noi ci aggrovigliamo in percepire quella traccia di Dio verità?». ricercare Dio è la ragione. Non la contraddizioni, ma è così e basta. che noi stessi siamo, noi in quanragione strumentale, che, come La disperazione della ragione to persone, in quanto esseri fini- e coincide con la sua capacità di verso se stessa non si può artico- ti, ma liberi e capaci di verità. Il verità. Questo viene oggi posto in li ingegnosi", ma la capacità con lare a sua volta in una forma logi- neopragmatista americano Ri- questione da biologi, teorici delcamente consistente. Dobbiamo chard Rorty ha scritto, in perfetstesso e il proprio ambiente e può imparare a vivere senza verità. ta sintonia con Nietzsche: "Un fi- l'evoluzione e delle neuroscien-Una volta compiuta la sua opera, ne superiore di ricerca nel nome ze. (...) che lo trascende. La facoltà, me- l'Illuminismo è costretto a sop- della verità potrebbe aversi soldiante la quale possiamo sapere primere se stesso, dal momento tanto se vi fosse qualcosa come che in quel punticino che in cie- che, così scrive Nietzsche, «an- una giustificazione ultima ....una lo si tira dietro una scia di con- che noi illuministi, noi spiriti li- giustificazione di fronte a Dio".

a traccia di Dio nel mondo, da cui oggi dobbiamo dire, dal momento che in genera- macchine per la diffusione dei to che il 10 dicembre 2009 nu-Ma qualcosa di Nietzsche ri- ci possa convincere dell'esisten- presente rimane sempre reale,

pensiamo di essere: esseri liberi, si tratta della validità dei principi due convinzioni si condizionano zato solo come una metafora edi-

La personalità dell'uomo sta

orrei chiarire ciò che penso, il fatto cioè che la verità presuppone Dio, con un ultimo esempio, una dimostrazione di Dio che sia, per così dire, Nietzsche-resistente, una di-✓ prendere le mosse, è l'uo- mostrazione di Dio a partire dalla questa traccia ha la peculiarità di cosiddetto Futurum exactum (il Una volta che l'Illuminismo coincidere con il suo scopritore, e futuro anteriore). Il Futurum possiamo attendere che qualcosa sere stato del futuro presente, il presuppone mai espressamente società del divertimento, è la co- mo noi stessi non esiste senza che trebbe dire: come visibilità nelle una qualsiasi tesi sulla struttura scienza puntuale e disperata di noi lo vogliamo, anche se - gra- tracce che essa lascia con la sua logica del mondo e sulla capacità che cosa significa che Dio non zie a Dio – Dio esiste del tutto indi verità della ragione. La pre- esiste. E ciò che teoreticamente dipendentemente dal fatto che tracce si diradano sempre di più. suppone però tacitamente. Il fatto rimane è la comprensione della noi lo riconosciamo, che sappia- E restano tracce fintantoché ciò

Fintantoché il passato viene Il concetto della somiglianza ricordato, non è difficile risponflessione gnoseologica. Laddove personalità dell'uomo. Queste dell'uomo con Dio, spesso utiliz- dere alla domanda sul genere del suo essere. Ha la sua realtà ap-

10 ||

Data 11-12-2009

Pagina **1** 

Foglio 3/3

# **il** Riformista

punto nell'essere ricordato. Tuttavia il ricordo prima o poi svanisce. E prima o poi nessun uomo ci sarà più sulla terra. Alla fine perfino la terra scomparirà. Poiché al passato appartiene sempre un presente, del quale il passato è passato, dovremmo dunque dire che con il presente che ricordiamo scompare anche il passato, e il futuro anteriore perde il suo significato. Tuttavia è proprio questo che non possiamo pensare. La proposizione «nel futuro più lontano non sarà più vero che noi questa sera eravamo riuniti qui» è insensata. Non si lascia pensare. Se noi un giorno non saremo più stati, allora noi di fatto non siamo reali neanche adesso. così come il buddismo afferma in modo consequenziale. Se la realtà presente un giorno non sarà più stata presente, allora essa non è affatto reale. Chi elimina il futuro anteriore elimina il presente.

Tuttavia, ancora una volta: di quale tipo è questa realtà del passato, l'eterno essere vera di ogni verità? L'unica risposta suona così: siamo costretti a pensare una coscienza che custodisce tutto ciò che accade, una coscienza assoluta. Nessuna parola pronunciata un giorno sarà un giorno non pronunciata, nessun dolore non sofferto, nessuna gioia non vissuta. Il passato può diradare, ma non si può fare in modo che non sia stato. Se la realtà esiste, allora il futuro anteriore è inevitabile e con esso il postulato del Dio reale.

«Io temo - così scrive Nietzsche - che non ci libereremo di Dio finchè continuiamo a credere alla grammatica». Il problema è che non possiamo fare a meno di credere alla grammatica. Anche Nietzsche ha potuto scrivere quello che scrisse soltanto perché ha affidato alla grammatica ciò che ha voluto dire.

(traduzione Leonardo Allodi)

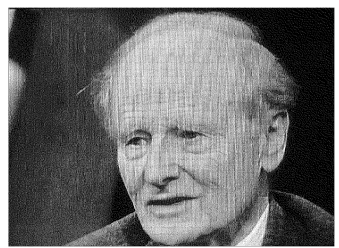
# Le ragioni di Dio



#### SE C'È, CAMBIA

"Dio oggi. Con lui o senza di lui cambia tutto". Un evento internazionale con oltre 50 relatori e 1.500 partecipanti. Organizzato dal Progetto culturale della Cei, si è aperto ieri a Roma all'Auditorium Conciliazione con le due relazioni della prima sessione dedicata a "Il Dio della fede e della filosofia", tenute dal responsabile del Progetto culturale, il cardinale Camillo Ruini e dal filosofo e teologo tedesco Robert Spaemann, professore emerito di Filosofia presso la Ludwig-Maximilians-Universität di Monaco di Baviera. Oggi, 11 dicembre, alle 9.30 "Il Dio della cultura e della bellezza" con il rettore dell'Università Cattolica Lorenzo Ornaghi, il patriarca di Venezia cardinale Angelo Scola e il filosofo inglese Roger Scruton. Alle 15.30 "Dio e le religioni" con Francesco Botturi, docente di Filosofia morale in Cattolica, Rémi Brague, docente di Filosofia araba alla Sorbona di Parigi, e Massimo Cacciari. Domani alle 9 "Dio e le scienze" con Ugo Amaldi, Martin Nowak, George Coyne, Peter Van Inwagen e monsignor Rino Fisichella. Nel suo messaggio al convegno Benedetto XVI ha detto che «la guestione di Dio è centrale anche per la nostra epoca... la relazione con Dio è essenziale per il cammino dell'umanità... Le esperienze del passato, anche non lontano da noi, insegnano che quando Dio sparisce dall'orizzonte dell'uomo. l'umanità perde l'orientamento e rischia di compiere passi verso la distruzione di se stessa».









384806